A\ [e
28. Januar 2026 Balta Lelija

“Das Lob der Weisheit” (S(l?"l'#dlxldl(’gu}’[g(’n

Weish 7,7-10.15-16  (Lesung am Gedenktag des Heiligen Thomas von Aquin)

Ich betete, und es wurde mir Klugheit gegeben; ich flehte, und der Geist der
Weisheit kam zu mir. Ich zog sie den Zeptern und Thronen vor, Reichtum achtete
ich flr nichts im Vergleich mit ihr. Keinen Edelstein stellte ich ihr gleich; denn
alles Gold erscheint neben ihr wie ein wenig Sand, und Silber gilt ihr gegentber
wie Lehm. Ich liebte sie mehr als Gesundheit und Schénheit und zog ihren Besitz
dem Lichte vor; denn niemals erlischt der Glanz, der von ihr ausstrahlt. Mir aber
gewahrte Gott, nach meiner Einsicht zu sprechen und zu denken, wie die
empfangenen Gaben es wert sind; denn er ist der Fihrer der Weisheit und halt
die Weisen auf dem rechten Weg. Wir und unsere Worte sind in seiner Hand, auch
alle Klugheit und praktische Erfahrung.

Die hochste Gabe des Heiligen Geistes ist die Gabe der Weisheit. Sie wird auch als
»wohlschmeckendes Wissen« bezeichnet. Es handelt sich hier nicht primér um die
Erkenntnis der natlrlichen Dinge, so wertvoll diese sein mégen, und auch nicht um
die praktische Erfahrung. Auch ist es nicht das intellektuelle Wissen, mag es auch
noch so gut und entfaltet sein, sondern es ist die unmittelbare Mitteilung des Heiligen
Geistes, das Sehen mit den Augen Gottes in einem Ubernattrlichen Licht. Deshalb
spricht man von einem “wohlschmeckenden Wissen” wie etwa bei dem Psalmwort,
das gerne auf die Eucharistie angewendet wird: “Kostet und seht, wie gitig der Herr
ist/” (Ps 34,8). Dieses “Kosten” ist ein geistiger Genu Gottes selbst: Die Seele ist
entzlckt Gber die Weisheit Gottes und davon, dal? ihr diese Weisheit geschenkt wird.

Deshalb hort der Text nicht auf, die Weisheit zu besingen, denn wer einmal von ihr
gekostet hat, kann sie mit nichts anderem vergleichen, denn er ist Gott selbst
begegnet — und mit wem sollte man Gott vergleichen, wenn man ihn unmittelbar
erfahren darf? Es ist dann nicht mehr die indirekte Gottesbegegnung durch die
Geschopfe, sondern man sieht Gott in seinem eigenen Licht. Dieses Licht ist heller
als tausend Sonnen, “denn niemals erlischt der Glanz, der von ihr ausstrahlt.”

Wie gelangt man nun zu dieser Weisheit?

Zunéchst sollten wir Sehnsucht danach haben, Gott tiefer kennenzulernen, und uns
nicht damit begniigen, nur etwas Uber den Herrn zu wissen und ansonsten von
unserem mehr natirlichen Leben dominiert zu sein. Wer liebt, will den Geliebten
kennenlernen.



Der Text spricht vom Gebet, ja vom flehentlichen Gebet.

Ein flehentliches Gebet ist ein existenzielles Gebet. Ein Gebet, in das wir unser
ganzes Herz hineinlegen; ein Gebet, in das wir uns vollig hineinverlieren kénnen
und das unsere ganze Person erfat. Vielleicht kennen wir das in bestimmten
Notsituationen oder wenn wir uns um einen anderen Menschen sorgen. Auch
Liebende, die getrennt sind oder groRe seelische Not erleben, wenden sich hdufig
existenziell an den Herrn. Solche Gebete dringen bis zum Thron der Heiligsten
Dreifaltigkeit vor und tberwinden alle Hindernisse, weil sich unser Innerstes ganz
auf Gott und die Hoffnung auf seine Hilfe ausrichtet. Wie sollte Gott, der selbst den
Geist des Flehens in uns gelegt hat (vgl. Rom 8,26b), sich einem solchen Gebet
entziehen, wenn es auf das Richtige ausgerichtet ist? In gewisser Weise ist es ein
Gebet, in dem man alles riskiert und sich selbst aufgibt.

Wenn also eine Seele um Weisheit fleht, wie es der heutige Text bezeugt, dann
driickt sie damit aus, daR sie den Herrn um das hochste Gut anfleht, namlich um ihn
selbst, um ein tieferes Kennenlernen seiner Person.

Mdoge Gott uns auf dem Weg der Nachfolge Christi immer mehr diese Weisheit
schenken, indem wir auf die Flihrung des Heiligen Geistes achten. So kann sich diese
Gabe organisch in unserem geistlichen Leben entfalten.

In diesem Text findet sich noch ein sehr beachtenswerter Satz: “Mir aber gewéahrte
Gott, nach meiner Einsicht zu sprechen und zu denken, wie die empfangenen Gaben
es wert sind. ” Das l&af3t sich sehr gut auf andere Situationen tbertragen. Es geht nicht
nur darum, Gaben zu empfangen, sondern auch darum, sie in der Weisheit Gottes zu
nutzen, so wie es jeder dieser Gaben entspricht.

Denken wir beispielsweise an die Weitergabe des Evangeliums. Es ware
widersinnig, wenn wir die Botschaft aggressiv und ungeduldig weitergeben wiirden.
Jeder versteht, daB die frohe Botschaft in dem Geist verkiindet werden soll, in dem
sie uns der Herr anvertraut hat. Dazu braucht es eine innere Schulung, oder anders
ausgedrickt: Der Heilige Geist muB uns ihm gleichférmiger machen, damit er in der
Verkindigung der Fihrende sein kann und diese nicht zu sehr von unseren
Unzulanglichkeiten geschwécht wird.

Der Heilige Geist schenkt also nicht nur die Gaben, sondern er lehrt auch, wie sie
geman ihrer Eigenart und ihrem Wert gebraucht werden sollen. Denken wir also bei
all den Gaben, die der Herr uns verliehen hat — auch bei den natirrlichen — daran,
darum zu bitten, sie auch in seinem Geist zu nutzen. Das ist nicht immer schon direkt
gegeben.



